L'EGLISE
Une maison fondée sur quatre colonnes
Actes 2, 42

L'Eglise a pour modéle la communauté-mére de Jérusalem, 'Eglise fondée sur Pierre et sur
les Apotres, et qui, aujourd'hui, a travers les évéques en communion avec le Successeur de
Pierre, continue d'étre la gardienne, I'annonciatrice et 'interpréte de la Parole (Cf. LG 13).

1. Point de départ: I'Eglise dans 1'imaginaire de la jeunesse d'aujourd'hui

Il me semble nécessaire de débuter cette réflexion qui m'a été demandée sur I'Eglise dans les
Actes des Apdtres avec une citation du Document préparatoire a la 15e Assemblée du Synode
des évéques: "Jeunes - Foi - Discernement vocationnel”, qui, en parlant des nouvelles
générations, présente ce tableau, d'une part réaliste et d’autre part comme un défi si I’on veut
vraiment faire de sorte que les jeunes découvrent et expérimentent 'Eglise comme leur Mére.

« Tendanciellement prudents vis-a-vis de ceux qui se trouvent au-dela du cercle de leurs
relations personnelles, les jeunes nourrissent souvent de la méfiance, de I’indifférence ou de
I’indignation envers les institutions. Ceci ne concerne pas seulement la politique, mais aussi les
institutions de formation et 1’Eglise sous son aspect institutionnel. Ils la souhaiteraient plus
proche des gens, plus attentive aux problémes sociaux, mais ne comptent pas que cela advienne
dans I’immédiat.

Tout cela se déroule dans un contexte ou I’appartenance confessionnelle et la pratique religieuse
deviennent toujours plus les traits d’une minorité et ou les jeunes ne se situent pas “ contre ”,
mais sont en train d’apprendre a vivre “sans ” le Dieu présenté par I’Evangile et “sans ”
I’Eglise, sinon & se confier a des formes de religiosité et de spiritualité alternatives et peu
institutionnalisées ou a se réfugier dans des sectes ou des expériences religieuses a forte matrice
identitaire. En bien des endroits, la présence de I’Eglise est moins étendue et il est plus difficile
de la rencontrer, alors que la culture dominante est porteuse d’éléments souvent en contraste
avec les valeurs évangéliques, qu’il s’agisse d’éléments de sa propre tradition ou de la
déclinaison locale d’une mondialisation marquée par la consommation et I’individualisme »'.

En 2005, a l'occasion de la célébration du 40éme anniversaire de la conclusion du Concile
Vatican II, événement retentissant dans I'histoire de I'Eglise a la fin du deuxiéme millénaire,
qui avait offert un programme spirituel et pastoral a I'Eglise au troisiéme millénaire, a travers
la Strenna, j’avais lancé I’invitation, comme Recteur Majeur, a rajeunir I'Eglise. Et une des
motivations était précisément la perception, surtout dans certains pays occidentaux, de la

! Document préparatoire a la 15e Assemblée du Synode des évéques: "Jeunes - Foi -
Discernement vocationnel I, 2.



désaffection croissante de 1'Eglise, comme si elle n'était plus capable de répondre aux besoins
et aux questions de la personne humaine de ce siecle.

- Une lecture de I'Eglise du pape Frangois

Hors de la communautg, 1’annonce de I'évangile, en particulier celui de la résurrection, semble
étre un bruit auquel on ne peut croire, et est plus vue comme une fable, comme un mythe,
comme une projection des désirs humains de ne pas se laisser vaincre par le scandale de la mort.
Et c'est ce qui se passe aujourd'hui, quand l'annonce de la Résurrection ne recoit pas la réponse
que nous attendions, méme chez les jeunes (Lc 24, 22-23). 1l suffit de penser a leur détachement
de 'Eglise.

Le pape Frangois a abordé ce sujet dans une de ses interventions-programmes lorsqu'il a parlé
a 1'épiscopat brésilien le 27 juillet 2013 a Rio de Janeiro:

« Le mystére difficile de ceux qui quittent I’Eglise ; des personnes qui, aprés s’étre
laissées illusionner par d’autres propositions, retiennent que désormais 1’Eglise — leur
Jérusalem — ne peut plus offrir quelque chose de significatif et d’important. Et alors ils
s’en vont par les chemins seuls avec leur désillusion. Peut-étre I’Eglise est-elle apparue
trop faible, peut-Etre trop €loignée de leurs besoins, peut-Etre trop pauvre pour répondre
a leurs inquiétudes, peut-étre trop froide dans leurs contacts, peut-Etre trop
autoréférentielle, peut-€tre prisonnicre de ses langages rigides, peut-&tre le monde semble
avoir fait de I’Eglise comme une survivance du passé, insuffisante pour les questions
nouvelles ; peut-étre 1’Eglise avait-elle des réponses pour ’enfance de I’homme mais non
pour son age adulte. Le fait est qu’aujourd’hui, il y en a beaucoup qui sont comme les
deux disciples d’Emmaiis ; non seulement ceux qui cherchent des réponses dans les
nouveaux et répandus groupes religieux, mais aussi ceux qui semblent désormais sans
Dieu que ce soit en théorie ou en pratique. »

Ce n’est pas étonnant si le pape Francois se demande et nous demande:

« Face a cette situation, que faire ?

11 faut une Eglise qui n’a pas peur d’entrer dans leur nuit. Il faut une Eglise capable de les
rencontrer sur leur route. Il faut une Eglise en mesure de s’insérer dans leurs
conversations. Il faut une Eglise qui sait dialoguer avec ces disciples, qui, en s’enfuyant
de Jérusalem, errent sans but, seuls, avec leur désenchantement, avec la désillusion d’un
Christianisme considéré désormais comme un terrain stérile, infécond, incapable de
générer du sens ».

Et, apres avoir présenté un panorama des situations, des attitudes et des raccourcis au sens de
la vie et du bonheur de la part des gens, il continue :

"Face a ce panorama, il faut une Eglise en mesure de tenir compagnie, d’aller au-dela de
la simple écoute ; une Eglise qui accompagne le chemin en se mettant en chemin avec les
personnes, une Eglise capable de déchiffrer la nuit contenue dans la fuite de tant de fréres
et sceurs de Jérusalem ; une Eglise qui se rend compte que les raisons pour lesquelles des

2



personnes se sont ¢loignées contiennent déja en elles-mémes aussi les raisons d’un
possible retour, mais il est nécessaire de savoir lire le tout avec courage. Jésus réchauffe
le ceeur des disciples d’Emmaiis.

Je voudrais que nous nous demandions tous aujourd’hui : sommes-nous encore une Eglise
capable de réchauffer le cceur 2 Une Eglise capable de reconduire & Jérusalem ? De
réaccompagner a la maison ? Dans Jérusalem habitent nos sources : Ecriture, Catéchéses,
Sacrements, Communauté, amiti¢ du Seigneur, Marie et les Apotres... Sommes-nous
encore en mesure de raconter ces sources de facon a réveiller I’enchantement pour leur
beauté ?

Beaucoup sont partis parce qu’on leur a promis quelque chose de plus Aaut, quelque chose
de plus fort, quelque chose de plus rapide.

Mais y-a-t-il quelque chose de plus haut que I’amour révélé a Jérusalem ? Rien n’est plus
haut que 1’abaissement de la Croix, puisque la est vraiment atteint le sommet de I’amour
! Sommes-nous encore capables de montrer cette vérité a ceux qui pensent que la vraie
grandeur de la vie se trouve ailleurs ?

Connaissons-nous quelque chose de plus fort que la puissance cachée dans la fragilité de
I’amour, du bien, de la vérité, de la beauté ?

La recherche de ce qui est toujoursplus rapideattire 1’homme
d’aujourd’hui : Internet rapide, voitures rapides, avions rapides, rapports rapides... Et
cependant on percoit un besoin désespéré de calme, je veux dire de lenteur. L’Eglise sait-
elle encore étre lente : dans le temps, pour écouter ; dans la patience, pour recoudre et
recomposer ? Ou bien aussi 1’Eglise est-elle désormais emportée par la frénésie de
I’efficacit¢ ? Retrouvons, chers fréres, le calme de savoir accorder le pas avec les
possibilités des pélerins, avec leurs rythmes de marche, la capacité d’étre toujours plus
proches, pour leur permettre d’ouvrir un passage dans le désenchantement qu’il y a dans
leurs cceurs, de maniére a pouvoir y entrer. Ils veulent oublier Jérusalem en laquelle se
trouvent leurs sources, mais ils finiront par avoir soif. Il faut une Eglise encore capable
d’accompagner le retour a Jérusalem ! Une Eglise qui soit capable de faire redécouvrir
les choses glorieuses et joyeuses qui se disent de Jérusalem, de faire comprendre qu’elle
est ma M¢re, notre Mére et que nous ne sommes pas orphelins ! Nous sommes nés en
elle. Ou est-elle notre Jérusalem, en laquelle nous sommes nés ? Dans le Baptéme, dans
la premiére rencontre avec 1’amour, dans 1’appel, dans la vocation ! Il faut une Eglise qui
redonne de la chaleur, et enflamme de nouveau les coeurs.

1 faut une Eglise encore capable de redonner droit de cité & tant de ses fils qui marchent
comme s’ils étaient en exode ".

2. Cadre de référence: L'Eglise des Actes des Apotres (2, 42-47)

L'Eglise, communauté des croyants, est née de la Paque du Christ et est appelée a étre témoin
de la «Bonne Nouvelle» qui est 'Evangile de Jésus, le Christ Crucifié et Ressuscité. Elle est
donc une communauté qui, apres avoir traversé le scandale de la Croix, se rassemble, et ceux
qui accueillent le t¢émoignage apostolique deviennent membres de la communauté des croyants.



Luc, dans les Actes des apotres, nous dit non seulement ce que font les chrétiens de Jérusalem
mais il nous offre aussi un modele des caractéristiques d'une communauté qui se réclame de la
Paque du Christ. Dans le premier des «<sommaires» dépeignant I'Eglise naissante, émergent les
lignes fondamentales de la vie ecclésiale. C'est pourquoi cette page est devenue paradigmatique
pour toutes les communautés chrétiennes. Quatre sont les traits qui distinguent les croyants (v.
42): l'assiduité a [l'enseignement des apotres, c'est-a-dire la reconnaissance de la nécessité
d’apprendre a vivre en chrétiens ; la «communion»: 'expression koinonia qui est seulement
employée dans I’ceuvre lucanienne doit étre comprise comme 1'union des ceeurs qui se manifeste
dans le partage concret des biens matériels; la «fraction du pain»: ce geste, typique des Juifs au
début du repas rituel indique désormais 1'Eucharistie, le «mémorialy; et enfin la priere.

Ainsi, la premiére communauté chrétienne est totalement ouverte au don de I'Esprit qui, « par
les » apotres (v. 43), peut faire des merveilles. Le récit laisse voir un climat de joie et de
simplicité né d’une vie d'intense charité fraternelle (v. 44) et de la priére unanime (vv 46, 47a).
Et cela est d'autant plus surprenant que le texte ne cache ni la fatigue ni la persécution. Il ne
s’agit donc pas d’une image utopique: il faut plutét pouvoir voir en elle le modele idéal auquel
il faut se conformer. Le style de vie de I'Eglise naissante est en soi un témoignage ¢loquent et
rayonnant, une évangélisation qui prépare les cceurs de beaucoup a accepter la grace de Dieu
(v. 47).

Comme il s'agit d'un texte paradigmatique et donc programmatique pour toute 1'Eglise, pour
toutes les communautés chrétiennes, il est important d'aborder le texte, en particulier le v.2: 42)
ou St Luc en trace l'architecture a partir de quatre colonnes idéales: « Ils étaient persévérants
dans l'enseignement des apotres, dans la communion fraternelle, a la fraction du pain et a la
priere ».

2.1 1l y a avant tout la Didaché apostolique, c'est-a-dire la prédication de la Parole de Dieu. En
fait, I'apotre Paul nous avertit que « la foi nait de ce que l’on entend ; et ce que [’on entend,
c’est la parole du Christ » (Rm 10,17).

En montrant la premi¢re communauté « assidue a l'enseignement des apotres », Luc veut
souligner la place et le role unique des Douze : la foi de I'Eglise nait et s’approfondit par
référence a l'enseignement de I’unique groupe de ceux qui ont été témoins directs de la vie et
l'enseignement du Seigneur.

Les apdtres et la communauté relisent les paroles et les gestes de Jésus, toute son expérience
pré-pascale a la lumiére de la Résurrection et ils sont guidés par 1'Esprit : ils se référent aux
Ecritures ou a I'histoire de Jésus afin de comprendre le présent et les nouveautés qui interpellent
la proposition chrétienne. L'écoute de la Parole exige un engagement sérieux et continu et non
une interprétation personnelle au détriment de la communauté qui fait référence aux Douze.

L'Eglise continue aujourd'hui cet enseignement a travers le kérygme, 'annonce premicre et
fondamentale que Jésus lui-méme a faite au début de son ministére public : « Le temps est
accompli et le regne de Dieu est proche; convertissez-vous et croyez a I'Evangile » (Mc 1, 15).
Les apdtres annoncent l'inauguration du royaume de Dieu, et donc 'intervention décisive de
Dieu dans I'histoire humaine, en proclamant la mort et la résurrection du Christ: « Il n'y a pas



d'autre salut; il y a pas sous le ciel d’autre nom donné aux hommes, dans lequel il est établi
que nous serons sauves « (Actes 4,12).

Dans 1'Eglise, la catéchése résonne : elle est destinée & approfondir dans le chrétien
« l'intelligence du mystere du Christ a la lumiere de la Parole, pour que l'homme tout entier
soit imprégné par elle.» (Jean-Paul 11, Catechesis tradendae, 20).

Mais au sommet de la prédication se trouve I'homélie qui, encore aujourd'hui, pour beaucoup
de chrétiens, est le moment capital de la rencontre avec la Parole de Dieu. Dans cet acte, le
ministre devrait se transformer aussi en prophéte. En fait, il doit dans un langage clair, incisif
et substantiel, et avec autorité « annoncer les merveilles de Dieu dans I'histoire du salut » (SC
35), mais il doit aussi les actualiser dans les temps et les moments vécus par les auditeurs et
faire jaillir dans leur cceur le besoin de la conversion et I'engagement vital: « Que devons-nous
faire? » (Actes 2, 37).

Annonce, catéchése et homélie supposent donc une lecture et une compréhension, une
explication et une interprétation, une implication de l'esprit et du cceeur. Dans la
prédication, par conséquent, un double mouvement s ’accomplit. Le premier va jusqu’a la racine
des textes sacrés, des événements, des générateurs de I'histoire du salut, pour les comprendre
dans leur signification et dans leur message. Avec le second mouvement, on redescend au
présent, a ’aujourd’hui de celui qui écoute et lit, toujours a la lumiére du Christ qui est le fil
lumineux destiné a unir les Ecritures. C'est ce que Jésus lui-méme a fait sur la route de Jérusalem
a Emmaiis en compagnie de deux de ses disciples. C'est ce que le diacre Philippe fera sur la
route de Jérusalem a Gaza lorsqu’il engagea ce dialogue emblématique avec le fonctionnaire
éthiopien: « Comprenez-vous ce que vous lisez? ... Et comment puis-je comprendre si personne
ne me guide?» (Actes 8, 30-31). Et le résultat sera la pleine rencontre avec le Christ dans le
sacrement. Ainsi se présente donc la deuxiéme colonne qui supporte 1'Eglise, maison de la
Parole de Dieu.

2.2 La deuxiéme colonne qui soutient I'Eglise, c’est la koinonia, la communion fraternelle, un
autre nom de l'agape, c'est-a-dire de I'amour chrétien qui se manifeste dans le partage ou la mise
en commun des biens matériels. La communion n'est en aucun cas une idéalisation des pauvres
ou de la pauvreté. L'idéal est que chacun ait ce dont il a besoin pour vivre et que ceux qui n’ont
rien puissent compter sur la solidarité et la générosité des autres.

Comme le rappelait Jésus, pour devenir ses freres et sceurs, il faut étre de «ceux qui écoutent la
Parole de Dieu et la mettent en pratique» (Lc 8, 21). La vraie écoute consiste a obéir et a
travailler, a faire s'épanouir la justice et I'amour dans la vie, et a offrir dans son existence
et dans la société un témoignage selon les appels des prophetes qui unissaient
constamment la Parole de Dieu, la vie, la foi et la droiture, le culte et I'engagement social.
C'est ce que Jésus disait a plusieurs reprises, a partir de la célebre monition du discours sur la
montagne: «Ce n'est pas celui qui dit : Seigneur, Seigneur! qui entrera dans le royaume des
cieux, mais celui qui fait la volonté de mon Pere qui est aux cieux "(Mt 7, 21). Dans cette phrase,
cette parole divine proposée par Isaie semble faire écho: « Ce peuple ne m'honore que par des
mots et m’invoque seulement des lévres, tandis que son ceeur est loin de moi »(29, 13). Ces
reproches visent également les Eglises lorsqu'elles ne sont pas fidéles a I'écoute attentive de la

5



Parole de Dieu. La Parole doit donc étre visible et lisible sur le visage et sur les mains du
croyant, comme 1'a suggéré saint Grégoire le Grand qui, en saint Benoit et dans les autres grands
hommes de Dieu et témoins de communion avec Dieu et avec les fréres, voyait la Parole de
Dieu rendue vivante L'homme juste et fidéle non seulement « explique » les Ecritures, mais « la
déploie » devant tout le monde comme une réalité vivante et mise en pratique. C'est pour cette
raison que viva lectio, vita bonorum, la vie des bons est une lecture/lecon vivante de la Parole
de Dieu.

2.3 Le troisiéme pilier de 1’édifice spirituel de 1'Eglise est la fraction du pain. Elle indique le
geste rituel au début du repas commun : le pere de la famille ou le chef de groupe prend le pain
dans ses mains, rend grace a Dieu, le rompt et le distribue aux présents. C'est un repas
caractérisé par la joie et par la simplicité du cceur.

La scéne d'Emmaiis (cf. Lc 24, 13-35) est encore une fois exemplaire et reproduit ce qui se
passe chaque jour dans nos églises : apres l'homélie de Jésus sur Moise et les prophetes suit la
Table, la fraction du pain eucharistique. C'est le moment du dialogue intime de Dieu avec son
peuple, l'acte de la nouvelle alliance scellée dans le sang du Christ (Lc 22, 20), c’est 'ceuvre
supréme de la Parole qui est offerte comme nourriture dans son corps immolé, ¢’est la source
et le sommet de la vie et de la mission de 'Eglise. La narration évangélique de la derniére Céne,
mémorial du sacrifice du Christ, quand elle est proclamée pendant la célébration eucharistique,
a l'invocation du Saint-Esprit, devient événement et sacrement. C'est pourquoi le Concile
Vatican II, dans un passage de grande intensité, déclare : «L Eglise a toujours vénéré les divines
Ecritures, comme elle le fait aussi pour le Corps méme du Seigneur, elle qui ne cesse pas,
surtout dans la sainte liturgie, de prendre le pain de vie sur la table de la Parole de Dieu et sur
celle du Corps du Christ, pour [’offrir aux fideles »(DV 21). Par conséquent, il faut ramener au
centre de la vie chrétienne « la liturgie de la parole et la liturgie eucharistique, [qui] sont si
étroitement unies entre elles qu’elles constituent un seul acte de cultey (SC 56).

2.4 La derniére colonne soutenant 1’édifice spirituel de 1'Eglise est faite des priéres, tissées -
comme l'a rappelé saint Paul - de « psaumes, d'hymnes, de chants spirituels » (Col 3, 16). La
communauté judéo-chrétienne de Jérusalem s'exprime par le culte de la communauté. Dans
Actes 3, 1, Luc dit que le groupe des chrétiens était assidu et uni a la liturgie du temple.

Un lieu privilégié, c’est naturellement la Liturgie des Heures, priére de 1'Eglise par excellence,
qui rythme les jours et les temps de I'année chrétienne, en offrant surtout a travers le Psautier,
la nourriture spirituelle quotidienne des fid¢eles.

A coté de la Liturgie des heures et des célébrations communautaires de la Parole, la tradition a
introduit la pratique de la Lectio divine, lecture priante dans 1'Esprit Saint, capable d'ouvrir au
fidéle le trésor de la Parole de Dieu, mais aussi de créer la rencontre avec le Christ, Parole de
Dieu faite chair.

Et comme mode¢le de priere avec la Parole de Dieu surgit I’idéal du profil de Marie, la Mére
du Seigneur, qui « gardait toutes ces choses, les méditant dans son cceur » (Lc 2, 19, cf. 2, 51),
c'est-a-dire - selon 1’original grec - trouvant ,dans le grand dessein divin, le nceud profond qui
unit les événements, les actes et les choses, apparemment disjoints.



Le textes des Actes des Apodtres interpelle nos communautés également nées de la Paque du
Christ. La quadruple persévérance demande a nos communautés de vérifier quelle place elles
donnent a la Parole, a la pratique de la Communion des biens, a la fraction du Pain et a Pricre.

3. Une réponse concrete: 1'Eglise du Vatican I1

Je voudrais dire que c’est le modéle de I'Eglise des Actes des Apdtres que le Concile Vatican
II a voulu rétablir dans les temps modernes afin d’étre fidele au Seigneur Jésus, mais aussi aux
«signes des temps». Et comme cela ressort dans Evangelii Gaudium et dans la Bulla pour
I'Année jubilaire de la Miséricorde, le pape Francois voulait relier explicitement son projet
historique de I'Eglise, avec I'Eglise de Vatican II et celle d'Aparecida.

- Lumen Gentium

Mais nous pouvons nous demander si Lumen Gentium a encore quelque chose a nous dire, si
tant est que le cadre de référence a changé, et si ces attitudes mises en exergue par la
constitution LG sont aussi valables pour aujourd'hui.

Lumen Gentium nous rappelle que I'Eglise est appelée a refléter la splendeur du Christ qui est
la «lumiére du monde », afin d’éclairer I'humanité. Certes, les conditions dans lesquelles
I'Eglise doit jouer son role indispensable ont aujourd'hui changé. Elle n'est plus dans cette phase
de l'histoire dans laquelle la science et la conscience humaine n’étaient pas a mesure de
répondre a de nombreuses questions et, par conséquent, I'Eglise devait jouer un role de
suppléance; toutefois elle a pour tache d'éclairer I'numanité avec I'Evangile. L'Eglise ne s'arréte
pas pour s’autocontempler; elle se référe toujours au Christ de qui elle tient sa vie et dont elle
sait qu'elle doit étre le miroir vivant, et a I'Esprit qui lui donne cette connaissance et la conduit
par le Christ au Pere. En ce sens, les mots du cardinal Giovani Battista Montini, archevéque de
Milan, nous aident : « L'Eglise n'existe pas pour étre belle et se regarder dans le miroir, en
disant: « Comme je suis belle, moi I'épouse du Seigneur; L'Eglise existe propter nos et propter
nostram salutem ... C'est pourquoi elle doit étre mise a jour en se débarrassant, s’il le faut, du
vieux manteau royal resté sur ses €paules pour se revétir des formes plus simples demandées
par le goit moderne ». Et il me semble que les réformes en cours du pape Frangois tendent a
cela.

- Gaudium et Spes

Mais déja Gaudium et spes présentait certains modeles qui continuent d'étre valides dans cet
engagement a offrir une image jeune de I’Eglise.

L'Eglise existe pour étre un signe du Royaume de Dieu: c'est le grand message de Gaudium et
Spes. Pour rendre ce signe visible et crédible, 'Eglise doit se renouveler et se convertir, se
rajeunir et se purifier. Pour cette raison, elle doit approfondir ses choix fondamentaux : la
passion pour Dieu, qui la libére de toute conformation au monde ; la fraternité et la communion
ecclésiale afin qu'elle puisse devenir un point de référence convaincant et attrayant pour le



monde ; 1'élan missionnaire qui l'aide a surmonter la peur des disciples enfermés dans le
Cénacle, et qui la porte & annoncer 1'Evangile a tous ; l'engagement a servir, a développer
sympathie et solidarité envers tous ; I’option pour les pauvres, qui est sa marque d'identité, de
qualité et de fécondité.

Mais plus que Gaudium et Spes, il y a les Actes des Apodtres qui nous présentent quatre traits
spécifiques d'une Eglise qui veut rester fidéle a son Seigneur et étre féconde pour le monde.

Une église martyre qui sait rendre compte de sa foi parce qu'elle est appelée a étre témoin du
Seigneur crucifié et ressuscité. Pour cette raison, I'Eglise est souvent portatrice d’un évangile
qui semble contredire la mentalit¢ du monde. Dans ce caractére paradoxal, qui apparait
clairement dans beaucoup de discours de Jésus, réside son pouvoir prophétique et sa
significativité.

Une église liturgique célébrant sa foi. La liturgie est une véritable école de sainteté parce
qu'elle transforme en priere I’existence personnelle et communautaire. Bien que la désaffection
a I’égard de 1'Eglise semble souvent étre due au manque de charme de nombreuses liturgies, la
valeur et la nécessité d'une véritable vie de célébration ne peuvent étre éliminées. Nous devons
retrouver le sens du gratuit et du mystere, les raisons pour la féte, la dimension communautaire.
Ce, particulierement dans I'Eucharistie, sacrement supréme de I'amour et de I'union du Christ
avec Lui. Comme De Lubac le disait, « 'Eglise fait I'Eucharistie et I'Eucharistie fait I'Eglise ».
Cela donne une signification capitale a I'Eucharistie dominicale.

Une église évangélisatrice. Tertullien disait que « I’on ne nait pas chrétien, on le devient ».
C’est une affirmation particulierement actuelle, car aujourd'’hui nous sommes au milieu de
processus pervasifs de déchristianisation qui génerent indifférence et agnosticisme. Les voies
habituelles de transmission de la foi sont dans bien des cas impraticables. On ne peut pas
prendre pour acquis que Jésus-Christ et son Evangile sont connus. Il faut donc une nouvelle
annonce renouvelée de la foi. Le but est de former des disciples amoureux du Christ, des
hommes et des femmes qui font de I'Evangile leur programme de vie et qui sont conscients de
la responsabilité qu'ils ont «devant le monde».

Une Eglise diaconale qui sait que sa mission est de servir le peuple de Dieu et le monde. Cela
nécessite que 1’on apprenne a servir, que 1’on soit conscient des besoins des autres, que 1’on
fasse toujours le premier pas vers les autres, que 1’on assume des engagements généreux. Les
chrétiens sont appelés a aider les hommes a surmonter la désillusion et 1'apathie, a se réjouir
des belles réalités de la vie, a activer la capacité de réver un futur a taille humaine, a inventer
de nouvelles relations entre les personnes et entre les Etats, a respecter la nature, a mettre
définitivement fin a la guerre. Vaincre le scepticisme qui, méme chez les croyants, peut couver
avec l'optimisme du Seigneur ressuscité. Une église diaconale solidaire avec les plus pauvres.
Lorsque l'espérance anime la vie des pauvres, Dieu et 'hnomme se sont déja rencontrés, car c’est
seulement avec l'aide de Dieu que le pauvre peut espérer 1a ou il n'y a pas d'avenir. L'espoir
des pauvres est déja une foi vivante. Méme les prophéetes d'aujourd’hui en sont conscients.

4. Rajeunir I'Eglise: mission salésienne



Aujourd'hui plus jamais, nous sommes appelés & rajeunir 'Eglise, mais il faut bien comprendre
que, méme si le verbe utilisé pourrait faire penser a une sorte de lifting, de cosmétique, tout
actuels dans la culture de 1’éphémeére et de I'image, et non pas dans le sens de la force
rénovatrice de I'Esprit (cf. LG, 4), nous nous parlons ici de I'engagement a injecter de nouvelles
énergies dans I'Eglise, tout comme le fait 'Esprit, dans le but de la rendre plus belle et attrayante.
Pour ce faire, il faut agir comme le Seigneur Jésus : aimer 1'Eglise et se dépenser pour elle.

Rajeunir I'Eglise signifie pour elle un retour a ses origines et a sa jeunesse; comme 1'Eglise des
Actes des Apotres, des Lettres de Paul et de 1'Apocalypse, elle vit de la force de Paques et de
la puissance de la Pentecote, réalise la vérité du Christ et la liberté de I'Esprit, se souvient «de
son amour d’avanty. Une église courageuse dans le témoignage de I'Evangile, qui fait gouter
dans la liturgie la beauté de la célébration du salut et s'engage au service des plus pauvres.

Rajeunir I'Eglise, par conséquent, consiste a en faire un foyer pour les jeunes. L'Eglise ne sera
jeune que si elle renferme en son sein des jeunes. Le théme de cette année pastorale est donc
une invitation a rendre I'Eglise jeune et a faire en sorte que la jeunesse soit Eglise.

- L'expérience de Don Bosco

Concrétement, comment Don Bosco et les Salésiens a sa suite ont vécu 1'Eglise? Comment
I’ont-ils rendue fascinante pour les jeunes de leur époque ?

Don Bosco a su vivre fidélement avec le Seigneur Jésus, alors qu’il expérimentait
quotidiennement la douloureuse réalité ecclésiale de son temps. Son sens trés vif de 1'Eglise fut
principalement une attitude et une expérience de collaboration avec toutes les énergies et
ressources en vue de son bien. Don Bosco exprimait son amour pour 1'Eglise par un trindme
simple mais profond : I'amour pour Jésus-Christ, présent principalement dans I'Eucharistie qui
est 'action centrale de I'Eglise; la dévotion a Marie, Mére et Modéle de I'Eglise; la fidélité au
pape, successeur de Pierre et centre de l'unité de I'Eglise. Ce sont trois éléments inséparables
qui s'illuminent mutuellement et trouvent leur convergence dans la personne du Christ. Le réve
de Don Bosco, appelé¢ «des deux colonnesy, est un exemple immédiat et expressif de ces forces
dynamiques, des trois «amours» de Don Bosco qui édifient I'Eglise. L'Eglise de Don Bosco a
une forme eucharistique, une figure mariale, une fondation pétrinienne. En tant que famille
salésienne, nous travaillons avec I'Eglise et pour I'Eglise; nous tichons de nous sentir « cum
Ecclesia »; nous appartenons a I'Eglise; nous vivons dans I'Eglise; nous sommes Eglise. Nous
avons recu de notre Pére Don Bosco une sensibilité particuliére a cette capacité de 1'Eglise de
construire « l'unité et la communion entre toutes les forces qui travaillent pour le Royaume ».
L'esprit salésien nous constitue comme centres de communion pour de nombreuses autres
forces et comme constructeurs et promoteurs de 1'Eglise parmi les jeunes. Pour cette raison,
nous devons exprimer et manifester un amour singulier pour I'Eglise par une fidélité dynamique
et responsable a ses enseignements, un effort généreux de communion et de collaboration avec
tous ses membres et surtout par un engagement inconditionnel a ouvrir I'Eglise aux jeunes et
les jeunes a I’Eglise.

- Une pédagogie pour éduquer les jeunes a étre Eglise



A ce stade, nous nous demandons : quelle pédagogie, quelle stratégie, pour que les jeunes
tombent amoureux de I'Eglise ? Comment éduquer les jeunes a étre Eglise ?

En plus du témoignage, qui est le langage le plus ¢éloquent, il est urgent de promouvoir parmi
les jeunes un chemin de foi qui les améne a rencontrer personnellement le Christ, a vivre la vie
sacramentelle, a s’insérer de plus en plus et en connaissance de cause dans I'Eglise, a la
connaitre et a I'aimer, a s'engager et a vivre pour elle. L'un des domaines du chemin de la foi
pour les jeunes regarde justement la croissance vers une intense adhésion ecclésiale ; la
spiritualité juvénile salésienne aussi offre une expérience de communion ecclésiale. C'est 1a
I'engagement fondamental de la communauté chrétienne et dans le concret de nos communautés
éducatives; 'attention au chemin de foi des jeunes exprime la maternité de 1'Eglise qui, comme
le dit Frangois, « génére, allaite, fait croitre, corrige, nourrit, conduit par la main ».

Cela nécessite des choix spécifiques :

| Tout d'abord, faire connaitre I’Eglise. 11 est nécessaire d'aider les jeunes a dépasser cette
image partielle de I'Eglise souvent considérée uniquement dans ses aspects institutionnels,
comme si elle était une organisation sociale et politique similaire aux autres, ou souvent
identifiée a la hiérarchie, ou autrement réduite a une réalité purement spirituelle, individuelle et
idéale.

[ Faire grandir le sens de I'Eglise. 11 s'agit de développer chez les jeunes le sentiment
d'appartenance a I’Eglise. Nous appartenons a I'Eglise et elle nous appartient. Nous avons été
convoqués par Jésus pour former sa famille et continuer tous ensemble sa mission dans
I'histoire. Il ne peut y avoir une conscience claire de I’identité chrétienne sans le vif sentiment
d'appartenance a la communauté chrétienne.

[ Faire l'expérience de I'Eglise. Le sens de I'Eglise et de I'appartenance ne se crée pas sous
une forme abstraite, mais a travers l'expérience de la vie chrétienne dans les différentes
situations de la personne, en commencant par la famille, a juste titre appelée par le Pape Paul
VI, Eglise domestique, et en la continuant dans la paroisse ou se réalise normalement
l'expérience de la communion de foi, d'espérance et de charité¢. Dans notre cas, nous faisons
I’expérience de 1'Eglise avec les jeunes dans les différents types de Communautés Educatives
Pastorales qui doivent étre signes de foi, une école de foi, un centre de communion et de
participation, jusqu’a pouvoir « devenir une expérience ecclésiale » (Constitution 47).

() Faire trouver sa vocation dans I'Eglise. Le chemin de I'éducation a la foi doit aider a passer
des bonnes dispositions d’ame a des convictions fermes, ensuite a des motivations qui attirent,
puis a des projets de vie, et donc a une livraison totale de soi a Dieu et aux autres. Voila ce que
cela signifie aimer I'Eglise et se livrer pour elle. L'amour de 1'Eglise se manifeste également
dans cette capacité de se laisser saisir par le Christ, au point de renoncer a ses propres intéréts
et projets afin de se mettre complétement a sa disposition pour continuer par sa propre personne
I’ceuvre de construction du Royaume.

10



Conclusion

Dans le désir de répondre avec joie, courage et professionnalisme salésien au prochain synode
sur « Les Jeunes — la Foi — le Discernement vocationnel », je formule le souhait que la
proposition pastorale de cette année aide tout le monde a aimer, a suivre et a imiter Jésus avec
I’ardeur, la conviction et la fidélité des grandes colonnes de 1'Eglise, a savoir saint Pierre et
saint Paul.

Ainsi nous pourrons professer publiquement notre foi et notre amour comme eux : « Seigneur,
tu sais tout. Tu sais que je t’aime » (Jn 21, 17) ; « Seigneur, a qui irions-nous ? Toi seul as les
paroles de la vie éternelle » (Jn 6, 68) ; « Je sais en qui j'ai mis ma foi » (2 Timothée 1, 12) ; «
Je vis dans la foi au Fils de Dieu qui m'a aimé et s’est livré pour moi » (Gal 2, 20). De cette
manicre, notre foi se traduira par une charité opérationnelle et deviendra un témoignage crédible
et convaincant.

Je formule le veeu que tous, particulierement les jeunes, nous puissions atteindre le niveau
auquel Sainte Thérese de I'Enfant Jésus est arrivé: « Oui j’ai trouvé ma place dans I’Eglise et
cette place, 6 mon Dieu, ¢’est vous qui me I’avez donnée... dans le Cceur de I’Eglise, ma Mére,
je serai ’AMOUR... ainsi je serai tout... ainsi mon réve sera réalisé !... »

Que Marie Auxiliaire des Chrétiens, Mere de 1'Eglise, nous enseigne a étre et a pouvoir former
des disciples aimants et des annonciateurs joyeux de son Fils. Qu’elle nous aide a reconnaitre
'Eglise comme notre Mére qui, toujours, nous génere et nous régénere dans la foi.

Don Pascual Chavez, sdb

11



